
535 

 
 

  

Dinamika Penyebaran Islam di Indonesia: Studi Historis dan Pendekatan Budaya 

 

Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

Email: annisafebrianim@gmail.com 

 

Abstract 

Islam has a significant role in shaping social, cultural, and religious life in Indonesia. 

This paper aims to better understand how Islam entered and developed in the 

archipelago, as well as the various methods used in the process of its spread. The method 

used is a literature study from primary and secondary sources that have been published 

in the form of books, journal articles, and theses. The findings of the paper explain that 

history records that Islam was first introduced to Indonesia through trade, marriage, and 

diplomatic relations, which was then followed by a da'wah approach through Islamic 

boarding schools and educational institutions. This method of dissemination shows the 

adaptation and integration of Islam with local culture which ultimately affects many 

aspects of Indonesian people's lives. The writing of this journal aims to examine the 

history of the arrival of Islam in Indonesia and the methods used in the process of its 

spread, with the hope of providing a deeper understanding of the role of Islam in 

Indonesian history. 

Keywords: Islam in Indonesia, Spread of Islam, Cultural adaptation 

 

A. Pendahuluan 

Indonesia adalah salah satu negara dengan populasi terbesar di dunia. 

Berdasarkan laporan Badan Pusat Statistik pada tahun 2024, jumlah penduduk 

Indonesia diperkirakan mencapai 281,6 juta jiwa.1 Dengan jumlah populasi yang 

begitu besar, Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman yang luar biasa, 

mencakup berbagai suku, ras, dan agama. Islam menjadi salah satu agama yang 

mengalami perkembangan pesat di Nusantara, menjadikannya agama mayoritas 

dengan jumlah pemeluk terbesar di dunia. Kehadiran Islam di Indonesia telah 

memainkan peran penting dalam membentuk identitas bangsa, sekaligus memberikan 

kontribusi yang signifikan dalam berbagai aspek kehidupan, seperti sosial, budaya, 

politik, dan ekonomi. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji secara mendalam proses 

islamisasi di Indonesia agar dapat memahami pengaruhnya secara lebih komprehensif. 

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Nusantara sudah memiliki kepercayaan 

dan agama yang beragam, seperti animisme, dinamisme, Hindu, dan Buddha, yang 

telah menjadi bagian dari tradisi lokal selama berabad-abad. Kehadiran Islam 

membawa perspektif baru dalam keberagaman budaya di Indonesia. Menariknya, 

 
 1 Badan Pusat Statistik, ‘Jumlah Penduduk Pertengahan Tahun’, Badan Pusat Statistik, 2023, p. 1 

<https://www.bps.go.id/indicator/12/1975/1/jumlah-penduduk-pertengahan-tahun.html>. 

mailto:annisafebrianim@gmail.com


Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

536                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

proses penyebaran Islam di Nusantara memiliki ciri khas yang berbeda dibandingkan 

dengan wilayah lain di dunia.2 Meskipun Islam kini menjadi agama mayoritas di 

Indonesia, keberadaannya masih menjadi topik perdebatan di kalangan sejarawan, 

khususnya terkait awal mula masuknya Islam ke wilayah ini.3 

Beberapa isu utama yang menjadi bahan perdebatan antara lain: (1) waktu pasti 

masuknya Islam ke Indonesia-apakah pada abad ke-7 seperti yang disebutkan dalam 

beberapa teori, atau pada abad ke-13 M sebagaimana pendapat lain; (2) asal-usul 

penyebaran Islam di Indonesia-apakah berasal dari Gujarat, India, Tiongkok, Arab, 

atau Persia; (3) proses islamisasi di Nusantara yang melibatkan wilayah geografis yang 

sangat beragam; (4) faktor-faktor yang mendukung penyebaran Islam hingga menjadi 

agama mayoritas di Indonesia; dan (5) bagaimana Islam mampu beradaptasi dengan 

budaya lokal sehingga membentuk karakteristik unik yang dikenal sebagai Islam 

Nusantara.4 Penelitian mengenai topik ini penting untuk memberikan pemahaman 

yang lebih mendalam dan komprehensif terkait sejarah masuknya Islam ke Indonesia 

serta metode penyebarannya. Pemahaman ini tidak hanya membantu kita menghargai 

proses panjang islamisasi di Nusantara, tetapi juga memperkuat toleransi dan 

keberagaman yang telah terjalin di masyarakat Indonesia selama berabad-abad. Selain 

itu, penelitian ini juga berkontribusi dalam memperkaya khazanah pengetahuan 

sejarah Indonesia dan Islam di kawasan Asia Tenggara. 

Dalam konteks global, mendalami proses islamisasi di Indonesia dapat 

memperkuat citra Indonesia sebagai negara Muslim moderat yang menjunjung tinggi 

nilai-nilai toleransi dan keberagaman. Oleh karena itu, penelitian mengenai sejarah 

masuknya Islam ke Indonesia memiliki relevansi yang tidak hanya terbatas pada aspek 

akademis, tetapi juga pada isu-isu sosial dan politik di masa kini. Dengan latar 

belakang ini, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif proses awal 

masuknya Islam, metode penyebarannya, serta dampaknya terhadap berbagai aspek 

kehidupan masyarakat Nusantara. 

Metode penelitian kualitatif yang digunakan dalam penelitian ini melibatkan 

pengumpulan data melalui pendekatan studi kepustakaan. Data diperoleh dari berbagai 

 
 2 Ahmad Hijazi, ‘654-Article Text-1242-1-10-20151202’, Jurnal Madania, 2012, 111–39. 

 3 Afthal Rivaq and Dwita Deslianti, ‘Aplikasi Sejarah Masuknya Islam Di Bengkulu Berbasis 

Android Menggunakan Algoritma Linear Congruent Method’, Jurnal Media Infotama, 18.1 (2022), pp. 76–

80 

<https://jurnal.unived.ac.id/index.php/jmi/article/view/1679%0Ahttps://jurnal.unived.ac.id/index.php/jmi/

article/download/1679/1670>. 

 4 Perjumpaan Antarpemeluk and others, ‘Sukamto, Amos. 2020. “Perjumpaan Antarpemeluk 

Agama Di Nusantara: Masa Hindu-Buddha Sampai Sebelum Masuknya Portugis.” OSF Preprints. August 

3. Doi:  Https://Doi.Org/10.31219/Osf.Io/Bcmvt’, 2018, pp. 1–3. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

sumber tertulis, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dokumen, dan literatur relevan 

lainnya yang mendukung pemahaman mendalam terhadap topik yang dikaji. Proses 

pengumpulan data dilakukan dengan seleksi kritis terhadap literatur berdasarkan 

kriteria relevansi dan kredibilitas. Setelah data terkumpul, analisis dilakukan secara 

deskriptif dengan pendekatan interpretatif, yang bertujuan untuk menggali makna, 

pola, dan konteks dari fenomena yang diteliti. Pendekatan ini memungkinkan 

penelitian menghasilkan wawasan yang kaya dan mendalam tanpa melibatkan 

pengumpulan data lapangan. 

B. Pembahasan 

1. Sejarah Perkembangan Islam 

Islam bermula pada abad ke-7 Masehi di kota Mekah, Arab Saudi, ketika Nabi 

Muhammad SAW menerima wahyu pertama dari Allah SWT melalui perantara 

Malaikat Jibril. Peristiwa penting ini menjadi awal dari perjalanan spiritual yang 

luar biasa, di mana Nabi Muhammad SAW terus menerima wahyu selama 23 tahun 

berikutnya. Selama periode tersebut, beliau menyebarkan ajaran Islam, pertama di 

Mekah dan kemudian di Madinah, meskipun dihadapkan pada berbagai tantangan 

dan rintangan yang cukup berat. Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW pada 

tahun 632 M, kepemimpinan umat Islam dilanjutkan oleh para sahabat terdekat 

beliau yang dikenal sebagai Khulafaur Rasyidin. Mereka adalah Abu Bakar Ash-

Shiddiq, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib. Di bawah 

kepemimpinan para Khulafaur Rasyidin, wilayah kekuasaan Islam berkembang 

pesat, mencakup kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, dan Persia. Para khalifah 

ini memainkan peran penting dalam memperkokoh pondasi agama Islam dan 

melanjutkan misi yang telah dirintis oleh Nabi Muhammad SAW.5 

Setelah masa Khulafaur Rasyidin yang berlangsung hingga tahun 661 M, 

Islam memasuki era kekhalifahan yang lebih terorganisir dengan dimulainya 

Kekhalifahan Umayyah. Kekhalifahan ini berpusat di Damaskus, Suriah, dan 

dipimpin oleh Muawiyah bin Abu Sufyan. Pada masa ini, Islam mengalami 

ekspansi besar-besaran, mencakup wilayah Spanyol di barat hingga India di timur. 

Kemajuan dalam bidang arsitektur dan administrasi mulai terlihat, seperti 

pembangunan Masjid Umayyah di Damaskus. Namun, kebijakan diskriminatif 

terhadap non-Arab (mawali) memicu ketidakpuasan di kalangan umat Islam, yang 

pada akhirnya menjadi salah satu faktor runtuhnya dinasti ini. 

 
 5 Hapsak Setiawan, ‘Sejarah Perkembangan Agama Islam’, : : Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 

15.1 (2024), pp. 37–48. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

538                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

Setelah runtuhnya Umayyah, Kekhalifahan Abbasiyah mengambil alih 

kepemimpinan Islam pada tahun 750 M dengan pusat kekuasaan di Baghdad, Irak. 

Periode Abbasiyah dikenal sebagai Zaman Keemasan Islam, di mana ilmu 

pengetahuan, filsafat, seni, dan budaya berkembang pesat. Pada masa ini, institusi 

seperti Baitul Hikmah di Baghdad menjadi pusat penerjemahan dan pengembangan 

ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban, termasuk Yunani, Persia, dan India. 

Namun, seiring berjalannya waktu, Kekhalifahan Abbasiyah mulai melemah akibat 

konflik internal, invasi asing, dan munculnya kekuatan lokal yang independen, 

seperti Dinasti Fatimiyah di Mesir dan Dinasti Seljuk di Persia. 

Setelah melemahnya kekuasaan Abbasiyah, kekuatan Islam terpecah menjadi 

berbagai dinasti lokal, tetapi ini tidak menghambat perkembangan agama dan 

budaya Islam. Dinasti-dinasti seperti Mamluk di Mesir dan Suriah, Kesultanan 

Delhi di India, serta Dinasti Safawi di Persia memberikan kontribusi penting 

terhadap penyebaran Islam dan kemajuan peradaban. Selain itu, era penaklukan 

oleh Kesultanan Turki Utsmani yang dimulai pada akhir abad ke-13 membawa 

Islam ke wilayah Eropa Timur, Afrika Utara, dan Timur Tengah. Penaklukan 

Konstantinopel pada tahun 1453 menandai puncak kejayaan Kesultanan Utsmani, 

menjadikan Istanbul pusat kekuasaan Islam.6 

Pada abad ke-19 dan awal abad ke-20, banyak wilayah Muslim jatuh di bawah 

kekuasaan kolonial Barat, seperti Inggris, Prancis, dan Belanda. Meski begitu, 

semangat perlawanan terhadap penjajahan tetap hidup di kalangan umat Islam. 

Gerakan pembaruan seperti Pan-Islamisme,7 yang dipelopori oleh tokoh-tokoh 

seperti Jamaluddin Al-Afghani dan Muhammad Abduh, mendorong umat Islam 

untuk bersatu melawan dominasi asing. Setelah berakhirnya kolonialisme, negara-

negara Muslim mulai meraih kemerdekaan, dan Islam kembali memainkan peran 

penting dalam kehidupan politik, sosial, dan budaya. 

Sejarah perkembangan Islam menggambarkan perjalanan panjang yang 

penuh dengan tantangan dan dinamika, dimulai dari penyebarannya di Jazirah Arab 

hingga meluas ke seluruh penjuru dunia. Islam telah menjadi agama yang berskala 

global dan memiliki pengaruh besar dalam berbagai aspek kehidupan manusia. 

Dalam perjalanannya, Islam mengalami masa-masa keemasan, menghadapi 

 
 6 Marzuenda Marzuenda, ‘Sejarah Perkembangan Peradaban Islam’, Kreatifitas: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam, 10.1 (2021), pp. 1–9, doi:10.46781/kreatifitas.v10i1.283. 

 7 Raha Bistara, ‘Teologi Modern Dan Pan-Islamisme: Menilik Gagasan Pembaharuan Islam 

Jamaluddin Al-Afghani’, FITUA: Jurnal Studi Islam, 2.1 (2021), pp. 62–80 

<http://ejournal.stitbima.ac.id/index.php/fitua/article/view/290>. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

beragam tantangan, dan menjalani berbagai transformasi, tetapi tetap menjaga inti 

ajarannya yang menjadi fondasi agama ini. Meskipun menghadapi tekanan yang 

signifikan di era modern, Islam terus beradaptasi dan berkembang, menunjukkan 

relevansinya bagi miliaran pengikut di seluruh dunia. Keberlanjutan perkembangan 

Islam di masa depan sangat bergantung pada cara umatnya memahami dan 

menerapkan ajaran agama dalam menjawab tantangan zaman, sembari tetap 

memegang teguh nilai-nilai fundamental yang telah membentuk identitas mereka 

selama berabad-abad. 

2. Kepercayaan Lokal dan Peradaban Pra-Islam di Indonesia 

Sebelum masuknya Islam, masyarakat Indonesia telah memiliki peradaban 

yang mapan dan berkembang selama berabad-abad. Salah satu peradaban tertua di 

wilayah ini adalah yang berakar dari agama Hindu dan Buddha. Selain itu, 

masyarakat juga menganut kepercayaan animisme dan dinamisme. Animisme, 

adalah kepercayaan bahwa tidak hanya makhluk hidup, tetapi juga benda-benda 

mati dianggap memiliki jiwa dan kehidupan. Ini mencerminkan sistem kepercayaan 

di mana manusia primitif memberikan jiwa pada manusia, hewan, dan benda mati 

di sekitarnya. Sementara itu, dinamisme berfokus pada keyakinan bahwa alam dan 

benda-benda di dalamnya memiliki kekuatan tertentu. Contohnya adalah keyakinan 

bahwa pohon besar, gunung, laut, dan petir mengandung kekuatan magis. 

Kepercayaan-kepercayaan ini menjadi fondasi awal dari peradaban masyarakat 

primitif, yang terbentuk melalui proses panjang.8 

Agama Hindu telah menjadi salah satu kepercayaan yang ada sejak ribuan 

tahun lalu. Hindu, yang berkembang di Asia Selatan, khususnya di India, 

merupakan kombinasi dari keyakinan, praktik, intuisi, dan tradisi sosio-religius 

masyarakat India. Menurut literatur penulis Inggris, Hinduisme mencerminkan 

peradaban India yang berumur lebih dari 2000 tahun. Agama ini perlahan 

berkembang dari Vedisme, yang merupakan agama masyarakat Indo-Eropa kuno di 

India sekitar tahun 2000 SM. 

Selain Hindu, agama Buddha juga memberikan pengaruh signifikan di 

Indonesia pada masa pra-Islam. Buddha Gautama, pendiri agama Buddha, 

diperkirakan lahir pada 563 SM dan wafat pada 483 SM. Agama Buddha 

berkembang sebagai ajaran yang disampaikan oleh Buddha Gautama, yang lahir di 

tengah masyarakat Hindu. Riwayat hidup Buddha pertama kali disampaikan secara 

 
 8 Lembaga Penelitian and Pengabdian Masyarakat, ‘Jurnal CONTEMPLATE NUSANTARA PRA 

ISLAM : PREDIKSI MASA DEPAN ISLAM DI INDONESIA Lembaga Penelitian Dan’, 2.01 (2021), pp. 

87–108. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

540                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

lisan sebelum akhirnya ditulis beberapa abad kemudian. Perkembangan ajaran 

Buddha juga mengalami modifikasi ketika masuk ke Cina dan Tibet pada abad ke-

7 M, menyesuaikan dengan sekte dan bahasa setempat. Salah satu pusat 

pembelajaran Buddha yang terkenal adalah Nalanda di Bihar, yang berkembang 

menjadi universitas dan pusat agama Buddha pada abad ke-4 hingga ke-5 M. 

Reruntuhan biara tersebut masih dapat ditemukan hingga kini. 

Proses masuknya agama Hindu dan Buddha ke  sebagian besar dipengaruhi 

oleh aktivitas perdagangan dan pelayaran. Wilayah Indonesia yang strategis, 

terletak di antara dua benua (Asia dan Australia) serta dua samudra (Hindia dan 

Pasifik), menjadi jalur persimpangan perdagangan internasional. Hal ini membuat 

Indonesia menjadi tempat singgah penting bagi pedagang dari berbagai bangsa. 

Posisi strategis ini juga menjadi faktor kunci dalam penyebaran agama-agama 

besar, termasuk Islam, yang pada akhirnya juga diperkenalkan melalui jalur 

perdagangan oleh para pedagang Muslim.9 

3. Awal Islamisasi di Nusantara 

Sejak awal abad Masehi, telah ada jalur pelayaran dan perdagangan yang 

menghubungkan berbagai pulau dan daerah di Nusantara. Kawasan timur, yang 

mencakup Kepulauan India Timur hingga pesisir selatan Cina, memiliki hubungan 

perdagangan dengan dunia Arab. Pedagang Arab melakukan perjalanan ke 

Indonesia melalui jalur laut, dimulai dari Aden, kemudian menyusuri pantai-pantai 

menuju Maskat, Raisut, Siraf, Guadar, Daibul, dan pantai Malabar yang meliputi 

Gujarat, Keras, Quilon, dan Kalicut. Setelah itu, mereka melanjutkan perjalanan ke 

pantai Karamandel, melewati Saptagram, Chittagong (yang kini menjadi pelabuhan 

terbesar di Bangladesh), Akyab (sekarang bagian dari Myanmar), Selat Malaka, 

hingga ke berbagai pelabuhan di Indonesia seperti Peureulak (Aceh Timur), Lamno 

(pantai barat Aceh), Barus, Padang, Banten, Cirebon, Demak, Jepara, Tuban, 

Gresik, Ampel, Makassar, Ternate, dan Tidore. 

Pada masa itu, barang dagangan yang menjadi komoditas populer salah 

satunya adalah nekara perunggu, yang didatangkan dari Vietnam. Nekara ini 

tersebar hingga ke berbagai wilayah Indonesia. Perdagangan nekara tersebut 

diketahui dari sumber berita Cina pada awal abad Masehi, yang mencatat aktivitas 

perdagangan di Sumatera, Jawa, dan Kalimantan. Selain itu, Maluku menjadi 

wilayah yang sangat menarik bagi para pedagang karena menghasilkan rempah-

 
 9 Ika Pernamasari and others, ‘Keadaan Nusantara Sebelum Masuknya Islam’, Journal of 

International Multidisciplinary Research, 2024, pp. 0–4 

<https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr>. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

rempah, terutama pala dan cengkeh. Rempah-rempah dari Maluku kemudian 

dibawa ke Jawa dan Sumatera untuk dipasarkan kepada para pedagang asing yang 

kemudian membawanya ke negeri asal mereka. 

Selain rempah-rempah, kapur barus menjadi komoditas dagangan yang 

terkenal. Informasi mengenai perdagangan kapur barus bersumber dari catatan 

India kuno, yang mencatat bahwa sejak awal abad Masehi hingga abad ke-7 

Masehi, pelabuhan-pelabuhan seperti Lamuri (Aceh), Barus, dan Palembang sering 

dikunjungi oleh pedagang asing. Di Pulau Jawa, pelabuhan-pelabuhan seperti 

Sunda Kelapa dan Gresik juga menjadi pusat perdagangan penting. Catatan Cina 

dari tahun 674 Masehi menyebutkan adanya koloni bangsa Arab di pantai barat 

Sumatera, yang dipimpin oleh seorang tokoh Arab. Kemungkinan besar wilayah 

yang dimaksud adalah Barus, yang terkenal sebagai penghasil kapur barus.10 

Berdasarkan informasi tersebut, dapat disimpulkan bahwa Islam mulai masuk 

ke Indonesia sejak awal abad Hijriah. Namun, pada masa-masa awal ini, Islam lebih 

banyak dianut oleh para pendatang asing dan belum diakui secara luas oleh 

penduduk lokal. Sejarah mencatat berbagai jalur masuknya Islam ke Indonesia, 

namun sejumlah pertanyaan tetap menjadi perdebatan, seperti asal mula kedatangan 

Islam, siapa yang membawanya, daerah mana yang pertama kali disinggahi, kapan 

tepatnya Islam mulai menyebar, serta bukti-bukti sejarah yang mendukungnya. 

Perbedaan sudut pandang dan bukti-bukti tersebut melahirkan beragam teori 

tentang proses masuknya Islam ke Indonesia. 

a. Teori Arab 

Dinyatakan bahwa pedagang Arab telah berperan dalam menyebarkan 

Islam ketika mereka mendominasi perdagangan antara Barat dan Timur sejak 

abad pertama Hijriah, yang bertepatan dengan abad ke-7 dan ke-8 Masehi. 

Meskipun tidak terdapat data atau catatan sejarah yang spesifik mengenai 

aktivitas mereka dalam menyebarkan Islam, asumsi bahwa mereka turut aktif 

menyebarkan agama ini kepada penduduk lokal Indonesia didukung oleh 

sejumlah bukti tidak langsung. Salah satu bukti tersebut berasal dari sumber-

sumber Cina yang mencatat keberadaan seorang pedagang Arab yang menjadi 

pemimpin komunitas Muslim di pantai Sumatera pada seperempat akhir abad 

ke-7 Masehi.11 

 
 10 Achmad Syafrizal, ‘Sejarah Islam Nusantara’, Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2.2 (2015), pp. 

235–53, doi:10.19105/islamuna.v2i2.664. 

 11 La Jusu, Bahaking Rama, and Abdul Rahim Razaq, ‘Teori Masuknya Islam Di Nusantara Dan 

Perkembangan Pendidikan Islam Masa Awal Di Aceh (Lembaga Dan Tokohnya)’, PIJAR: Jurnal 

Pendidikan Dan Pengajaran, 3.2 (2023), pp. 142–50, doi:10.58540/pijar.v1i2.155. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

542                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

Adanya hubungan pernikahan antara pedagang Arab dengan penduduk 

lokal juga berkontribusi pada pembentukan komunitas Muslim di Indonesia. 

Komunitas ini merupakan perpaduan antara pendatang Arab dan masyarakat 

setempat, yang kemudian aktif dalam mendakwahkan ajaran Islam. Hal ini 

menandai awal mula penyebaran Islam secara damai dan bertahap di wilayah 

Indonesia, melalui interaksi sosial, perdagangan, dan dakwah. Sebagian besar 

sarjana Indonesia mendukung teori Arab yang menyatakan bahwa Islam masuk 

ke Indonesia pada abad pertama Hijriah atau abad ke-7 Masehi, langsung dari 

Arab. Teori ini bertolak belakang dengan pandangan yang menyebutkan bahwa 

Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-12 atau ke-13 Masehi melalui India. 

Salah satu ulama Indonesia yang mendukung teori Arab adalah Hamka. Ia 

menegaskan bahwa Islam telah hadir di Indonesia sejak abad ke-7 Masehi atau 

abad pertama Hijriah, dan menolak pandangan yang menyebutkan bahwa Islam 

baru masuk ke Indonesia pada abad ke-13 Masehi. Pandangan ini menunjukkan 

adanya keterlibatan aktif pedagang Arab dalam penyebaran Islam di Indonesia, 

baik melalui perdagangan, pernikahan, maupun pembentukan komunitas 

Muslim yang menjadi cikal bakal penyebaran lebih luas. 

b. Teori Gujarat India 

 Para sarjana Belanda berpendapat bahwa asal mula masuknya Islam ke 

Indonesia berasal dari anak benua India, khususnya daerah Gujarat dan Malabar. 

Salah satu tokoh yang mengemukakan teori ini adalah Pojnappel, yang 

menyatakan bahwa orang-orang Arab yang bermazhab Syafi’i yang bermigrasi 

dan menetap di India kemudian membawa Islam ke Indonesia. Teori ini 

selanjutnya dikembangkan oleh Snouck Hurgronje, yang berpendapat bahwa 

ulama-ulama dari Gujarat adalah penyebar pertama Islam di Indonesia, yang 

kemudian diikuti oleh kedatangan orang-orang Arab. Meskipun Snouck tidak 

secara eksplisit menyebutkan daerah mana yang pertama kali disinggahi oleh 

Islam, menurutnya, abad ke-12 adalah periode yang paling mungkin menjadi 

awal mula penyebaran Islam di Indonesia. 

Pendapat Snouck ini kemudian didukung oleh Moqutte, yang 

menyimpulkan bahwa Gujarat adalah tempat asal Islam yang menyebar ke 

Indonesia. Kesimpulan ini didasarkan pada pengamatannya terhadap batu nisan 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

yang ditemukan di Pasai dan Gresik, Jawa Timur, yang bentuknya mirip dengan 

batu nisan yang ada di Cambay, Gujarat.12 

c. Teori Cina 

 Teori ini mengemukakan bahwa etnis Cina Muslim memiliki peran yang 

signifikan dalam penyebaran agama Islam di Indonesia. Seperti yang dijelaskan 

dalam teori Arab, hubungan antara Arab Muslim dan Cina sudah terjalin sejak 

abad pertama Hijriah. Dengan demikian, Islam datang ke Indonesia dan Cina 

melalui jalur perdagangan yang sama. Islam pertama kali datang ke Cina, 

khususnya di kota Canton (Guangzhou), pada masa pemerintahan Tai Tsung 

(627-650) dari Dinasti Tang. Sementara itu, Islam masuk ke Indonesia, 

khususnya ke Sumatera, pada masa kekuasaan Sriwijaya, dan ke Pulau Jawa 

pada tahun 674 M, berdasarkan kedatangan utusan raja Arab bernama Ta 

Cheh/Ta Shi ke kerajaan Kalingga yang dipimpin oleh Ratu Sima.13 

 Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa kedatangan Islam ke 

Indonesia sejalan dengan penyebarannya ke Cina. Namun, teori ini lebih fokus 

pada peran etnis Cina dalam proses penyebaran Islam di Indonesia, bukan pada 

asal mula kedatangan Islam itu sendiri. Dengan adanya bukti-bukti yang 

ditemukan, teori ini menunjukkan bahwa Islam sudah ada di Indonesia sejak 

awal abad Hijriah. 

d. Teori Persia 

 Teori Persia menyatakan bahwa Islam mulai menyebar ke Indonesia sejak 

awal perkembangan Islam, tepatnya pada abad ke-7 Masehi atau awal abad 

Hijriah. Penyebaran Islam ini diduga dibawa oleh para saudagar Muslim dari 

Persia yang menganut aliran Syiah. Teori ini didukung oleh sejumlah manuskrip 

yang ditemukan di berbagai perpustakaan di Iran, khususnya di pusat manuskrip 

di Qum, Iran. 

 Hipotesis ini seringkali merujuk pada argumen yang dikemukakan oleh 

Prof. Hoesein Djajadiningrat dan Umar Amir Husen, yang dianggap sebagai 

tokoh penggagas teori ini. Para sejarawan menemukan bukti berupa kesamaan 

tradisi keagamaan di beberapa wilayah di Indonesia dengan tradisi yang 

dipraktikkan di Iran. Misalnya, tradisi Tabut di Bengkulu dan tradisi pembantu 

Cikoang di Takalar, Sulawesi Selatan, memiliki kemiripan dengan tradisi 

 
 12 Nia Anisah and others, ‘Peran Orang Arab Dalam Sejarah Perkembangan Agama Islam Di 

Indonesia’, Jurnal Multidisipliner Bharasumba, 2.04 (2023), pp. 316–26, 

doi:10.62668/bharasumba.v2i04.794. 

 13 Muhammad Basri and others, ‘Kedatangan Islam Di Indonesia’, Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan 

Anak Usia Dini, 5.1 (2024), pp. 73–82. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

544                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

keagamaan di wilayah tertentu di Iran. Selain itu, terdapat bukti lain berupa 

banyaknya kosakata bahasa Persia yang masuk ke dalam kosakata bahasa 

Melayu atau bahasa Indonesia. Di kawasan pelabuhan, bahasa Melayu bahkan 

berfungsi sebagai bahasa de facto yang digunakan dalam interaksi perdagangan 

di pelabuhan-pelabuhan di Indonesia, Malaysia, dan Brunei, seperti yang 

dikemukakan oleh Syahbandar.14 Namun demikian, kelemahan dari teori ini 

adalah kurangnya bukti sejarah yang kuat dan memadai untuk mendukung 

keunggulan teori ini dibandingkan teori-teori lain. 

4. Pendekatan dalam Penyebaran Islam: Perdagangan hingga Pendidikan 

Islam tersebar dan berkembang dengan pesat di Indonesia tanpa menghadapi 

hambatan yang berarti, namun kehadirannya tidak terjadi begitu saja tanpa adanya 

peran aktif individu atau kelompok tertentu yang membawa dan menyebarkannya. 

Islam diperkenalkan oleh para pedagang, mubaligh, orang-orang yang dihormati 

sebagai wali, ahli tasawuf, guru agama, hingga individu-individu yang telah 

menunaikan ibadah haji. Selain itu, penyebaran Islam juga dilakukan melalui 

berbagai cara yang berbeda. Metode tersebut mencakup perdagangan, yang 

memungkinkan interaksi antara pedagang Muslim dengan penduduk lokal, dakwah 

secara langsung oleh para ulama dan mubaligh, pengajaran keagamaan di 

pesantren, pernikahan antarbudaya, hingga melalui seni dan budaya seperti wayang, 

musik, dan sastra. Kombinasi berbagai metode ini memungkinkan Islam diterima 

dengan baik oleh masyarakat lokal, yang kemudian mengintegrasikannya ke dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Diantara metode\strategi penyebaran Islam di 

Nusantara adalah sebagai berikut: 

a. Perdagangan 

 Pada tahap awal, penyebaran Islam di Indonesia banyak dilakukan melalui 

jalur perdagangan. Strategi dakwah ini sangat efektif karena melibatkan para raja 

dan bangsawan yang juga aktif dalam kegiatan perdagangan, sehingga 

memperluas pengaruh Islam di kalangan elite masyarakat. Para pedagang 

Muslim yang turut berdakwah tidak hanya sekadar berdagang, tetapi juga 

memiliki aset penting seperti kapal dan saham dagang, yang memberikan 

mereka posisi strategis dalam interaksi dengan masyarakat setempat. 

Menurut catatan Tome Pires, seorang penulis dan penjelajah Portugis, 

masih terdapat pedagang Muslim di pesisir Pulau Jawa yang, meskipun belum 

 
 14 Ibrizatul Ulya, ‘Islamisasi Masyarakat Nusantara: Historisitas Awal Islam (Abad VII - XV M) 

Dan Peran Wali Songo Di Nusantara’, Historiography, 2.3 (2022), p. 442, 

doi:10.17977/um081v2i32022p442-452. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

memeluk Islam, berinteraksi dengan pedagang Muslim lainnya. Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam diperkenalkan secara bertahap melalui aktivitas 

perdagangan. Ketika para pedagang Muslim singgah di pelabuhan, mereka tidak 

hanya menjual barang-barang dagangan, tetapi juga memperkenalkan ajaran 

Islam, terutama mengenai praktik peribadatan mereka. Aktivitas sehari-hari 

mereka, seperti salat, doa, dan cara hidup yang mencerminkan nilai-nilai Islam, 

menjadi cara yang efektif untuk menarik perhatian penduduk setempat dan 

mengenalkan mereka pada agama Islam. Melalui interaksi ini, Islam secara 

perlahan diterima oleh masyarakat lokal, terutama karena pendekatan yang 

dilakukan melalui jalur perdagangan bersifat damai dan akomodatif terhadap 

tradisi lokal. Strategi ini menjadikan perdagangan tidak hanya sebagai aktivitas 

ekonomi tetapi juga sebagai sarana penting untuk penyebaran agama.15 

b. Pernikahan 

 Penyebaran Islam di Indonesia melalui jalur perkawinan menjadi salah 

satu strategi efektif yang mempercepat penerimaan Islam di kalangan 

masyarakat lokal, khususnya di lingkungan kerajaan. Perkawinan ini biasanya 

terjadi antara pedagang Muslim atau mubaligh dengan putri dari kalangan 

bangsawan atau raja Nusantara. Hubungan perkawinan semacam ini tidak hanya 

membentuk ikatan pribadi tetapi juga memperkokoh posisi Islam secara sosial 

dan politik dalam masyarakat. 

Salah satu faktor yang memungkinkan terjadinya perkawinan tersebut 

adalah keahlian kaum Muslim dalam berbagai bidang, termasuk ilmu 

pengetahuan dan pengobatan, yang mereka pelajari dari tuntunan hadits Nabi 

Muhammad Saw. Dalam beberapa kasus, ada pedagang atau mubaligh Muslim 

yang berani mengikuti sayembara yang diadakan oleh raja. Sayembara ini 

biasanya menawarkan janji bahwa siapa pun yang berhasil mengobati putri raja 

akan diberikan penghargaan istimewa: jika pemenangnya seorang perempuan, 

dia akan diangkat sebagai saudara, sedangkan jika seorang laki-laki, dia akan 

dijadikan menantu. 

Keberhasilan dalam sayembara ini sering kali menjadi pintu masuk bagi 

para mubaligh Muslim untuk masuk lebih jauh ke dalam struktur sosial kerajaan. 

Pernikahan dengan putri raja atau bangsawan tidak hanya memperkuat pengaruh 

individu tersebut tetapi juga meningkatkan kewibawaan Islam di mata 

 
 15 Haikal Al Fiqri, ‘Strategi Dakwah Masa Islamisasi Nusantara: Analisis Sejarah Dan 

Perkembangan’, Sejarah Peradaban Islam, 4.1 (2024), pp. 71–89.  



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

546                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

masyarakat. Melalui hubungan ini, ajaran Islam lebih mudah diterima dan 

menyebar ke kalangan rakyat, karena pengaruh raja dan bangsawan sangat besar 

dalam membentuk pandangan dan kebiasaan masyarakat Indonesia pada masa 

itu. 

c. Dakwah bil-hal 

 Penyebaran Islam di Indonesia juga dilakukan melalui jalur dakwah bil-

hal, yaitu dakwah melalui tindakan nyata yang mencerminkan ajaran Islam. Para 

mubaligh yang menjalankan metode ini seringkali merangkap tugas sebagai 

pedagang, sehingga interaksi mereka dengan masyarakat terjadi secara alami dan 

tanpa paksaan. Pada awalnya, proses dakwah ini dilakukan secara individual, 

dengan fokus pada perilaku sehari-hari yang mencerminkan nilai-nilai Islam. 

Para mubaligh ini melaksanakan kewajiban-kewajiban syariat Islam dengan 

konsisten, seperti menjaga kebersihan diri dan lingkungan, serta menjalankan 

ibadah secara teratur. Dalam kehidupan sosial, mereka menunjukkan sikap hidup 

yang sederhana, rendah hati, dan jujur, yang menarik perhatian masyarakat lokal. 

Sikap dan perilaku mereka yang mencerminkan nilai-nilai Islam menjadi teladan 

yang menginspirasi masyarakat untuk mengenal dan mempelajari agama Islam 

lebih dalam. Pendekatan ini sangat efektif karena tidak mengandalkan ceramah 

langsung, tetapi melalui contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari, yang 

memudahkan masyarakat lokal untuk menerima Islam sebagai bagian dari 

kehidupan mereka.16 

d. Pendidikan 

 Para mubaligh dengan kapasitas ilmu keislaman yang tinggi memainkan 

peran penting dalam penyebaran Islam di Indonesia. Mereka sering 

memanfaatkan rumah, masjid, atau langgar (mushola kecil) sebagai pusat 

pengajaran dan penyebaran ajaran Islam. Tempat-tempat ini menjadi wadah bagi 

masyarakat setempat untuk belajar dasar-dasar agama, seperti membaca Al-

Qur'an, memahami hukum-hukum Islam, serta mendalami akhlak dan ibadah. 

Model pengajaran ini kemudian berkembang menjadi bentuk yang lebih 

terorganisasi, yaitu pesantren. Pesantren menjadi pusat pendidikan yang tidak 

hanya mengajarkan ilmu keislaman, tetapi juga berperan sebagai lembaga sosial 

yang membentuk generasi penerus dengan pemahaman agama yang mendalam. 

 
 16 Islamisasi D I Kediri, Tokoh Dan, and Strategi Islamisasi, ‘Islamisasi Di Kediri: “Tokoh Dan 

Strategi Islamisasi”’, pp. 1350–56. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

Para ulama memanfaatkan pesantren sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan 

pengembangan masyarakat Muslim di Nusantara.17 

Pada masa awal perkembangan Islam, fungsi masjid tidak hanya terbatas 

sebagai tempat ibadah, tetapi juga memiliki peran sosial dan intelektual yang 

signifikan. Masjid digunakan sebagai tempat berdiskusi, bermusyawarah, dan 

melakukan mudzakarah (kajian atau diskusi ilmiah). Fungsi ini menjadikan 

masjid sebagai pusat aktivitas masyarakat Muslim, tempat di mana mereka dapat 

mempererat ukhuwah Islamiyah sambil memperdalam pemahaman agama 

mereka. 

C. Penutup 

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara bertahap melalui 

interaksi perdagangan, pendidikan, dan budaya, yang melibatkan pedagang dari Arab, 

Persia, dan India sejak abad ke-7 Masehi. Wilayah pesisir seperti Sumatra dan Jawa 

berperan sebagai titik awal penyebaran Islam, didukung oleh posisinya sebagai pusat 

perdagangan internasional. Keberhasilan Islam dalam diterima masyarakat lokal 

sebagian besar disebabkan oleh kemampuannya untuk beradaptasi dengan budaya 

setempat, melalui ajaran yang sederhana dan harmonisasi dengan tradisi lokal. 

Penyebaran Islam di Indonesia tidak hanya bergantung pada aktivitas perdagangan, 

tetapi juga diperkuat oleh peran para ulama dan tokoh agama. Mereka mendidik 

masyarakat tentang nilai-nilai Islam melalui dakwah, pendidikan, dan pengajaran yang 

dilakukan di pesantren. Pendekatan akulturasi budaya juga menjadi faktor utama 

dalam menyebarkan ajaran Islam, sebagaimana terlihat dalam kontribusi Wali Songo 

di Jawa. Mereka menggunakan tradisi seni dan budaya lokal, seperti wayang, seni ukir, 

dan musik, sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan Islam dengan cara 

yang mudah diterima oleh masyarakat. Kombinasi dari metode perdagangan, dakwah, 

dan akulturasi budaya ini tidak hanya mempercepat proses Islamisasi, tetapi juga 

memastikan bahwa Islam berkembang secara damai dan menjadi bagian integral dari 

identitas budaya masyarakat Indonesia. Dengan strategi yang akomodatif dan inklusif, 

Islam berhasil tumbuh menjadi agama mayoritas yang membentuk aspek sosial, 

budaya, dan keagamaan di Indonesia hingga saat ini. 

 

Referensi 

 

Anisah, Nia, Maryamah Maryamah, Lidia Purnama, Levi Lauren Liza, and Nabila 

Khoirunnisa, ‘Peran Orang Arab Dalam Sejarah Perkembangan Agama Islam Di 

 
 17 Sri Haningsih, ‘Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia’, El-

Tarbawi, 1.1 (2008), pp. 27–39, doi:10.20885/tarbawi.vol1.iss1.art3. 



Annisa Febriani, Febriansyah, Fitriani       Dinamika Penyebaran Islam:………. 

548                                                                          Jurnal Lentera Vol. 23 No. 3, September 2024 

Indonesia’, Jurnal Multidisipliner Bharasumba, 2.04 (2023), pp. 316–26, 

doi:10.62668/bharasumba.v2i04.794 

Antarpemeluk, Perjumpaan, Agama Di, Masa Hindu-buddha Sampai, Sebelum 

Masuknya, and O S F Preprints, ‘Sukamto, Amos. 2020. “Perjumpaan 

Antarpemeluk Agama Di Nusantara: Masa Hindu-Buddha Sampai Sebelum 

Masuknya Portugis.” OSF Preprints. August 3. Doi:  

Https://Doi.Org/10.31219/Osf.Io/Bcmvt’, 2018, pp. 1–3 

Badan Pusat Statistik, ‘Jumlah Penduduk Pertengahan Tahun’, Badan Pusat Statistik, 

2023, p. 1 <https://www.bps.go.id/indicator/12/1975/1/jumlah-penduduk-

pertengahan-tahun.html> 

Basri, Muhammad, Lis Rosidah, Sarina Wahyuni, and Irda Wahyuni Hasibun, 

‘Kedatangan Islam Di Indonesia’, Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia 

Dini, 5.1 (2024), pp. 73–82 

Bistara, Raha, ‘Teologi Modern Dan Pan-Islamisme: Menilik Gagasan Pembaharuan 

Islam Jamaluddin Al-Afghani’, FITUA: Jurnal Studi Islam, 2.1 (2021), pp. 62–80 

<http://ejournal.stitbima.ac.id/index.php/fitua/article/view/290> 

Al Fiqri, Haikal, ‘Strategi Dakwah Masa Islamisasi Nusantara:Analisis Sejarah Dan 

Perkembangan’, Sejarah Peradaban Islam, 4.1 (2024), pp. 71–89 

Haningsih, Sri, ‘Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia’, 

El-Tarbawi, 1.1 (2008), pp. 27–39, doi:10.20885/tarbawi.vol1.iss1.art3 

Hijazi, Ahmad, ‘654-Article Text-1242-1-10-20151202’, Jurnal Madania, 2012, 111–39 

Jusu, La, Bahaking Rama, and Abdul Rahim Razaq, ‘TEORI MASUKNYA ISLAM DI 

NUSANTARA DAN PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM MASA 

AWAL DI ACEH (Lembaga Dan Tokohnya)’, PIJAR: Jurnal Pendidikan Dan 

Pengajaran, 3.2 (2023), pp. 142–50, doi:10.58540/pijar.v1i2.155 

Kediri, Islamisasi D I, Tokoh Dan, and Strategi Islamisasi, ‘Islamisasi Di Kediri: “Tokoh 

Dan Strategi Islamisasi”’, pp. 1350–56 

Marzuenda, Marzuenda, ‘Sejarah Perkembangan Peradaban Islam’, Kreatifitas: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Islam, 10.1 (2021), pp. 1–9, 

doi:10.46781/kreatifitas.v10i1.283 

Penelitian, Lembaga, and Pengabdian Masyarakat, ‘Jurnal CONTEMPLATE 

NUSANTARA PRA ISLAM : PREDIKSI MASA DEPAN ISLAM DI 

INDONESIA Lembaga Penelitian Dan’, 2.01 (2021), pp. 87–108 

Pernamasari, Ika, Djumar Sumbayak, Alya Putri Dania, Hertati Sitanggang, and Ocha 

Primalia Tondang, ‘Keadaan Nusantara Sebelum Masuknya Islam’, Journal of 

International Multidisciplinary Research, 2024, pp. 0–4 

<https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr> 

Rivaq, Afthal, and Dwita Deslianti, ‘Aplikasi Sejarah Masuknya Islam Di Bengkulu 

Berbasis Android Menggunakan Algoritma Linear Congruent Method’, Jurnal 

Media Infotama, 18.1 (2022), pp. 76–80 

<https://jurnal.unived.ac.id/index.php/jmi/article/view/1679%0Ahttps://jurnal.un

ived.ac.id/index.php/jmi/article/download/1679/1670> 

Setiawan, Hapsak, ‘SEJARAH PERKEMBANGAN AGAMA ISLAM’, : : Jurnal Ilmu 

Al Quran Dan Hadis, 15.1 (2024), pp. 37–48 

Syafrizal, Achmad, ‘Sejarah Islam Nusantara’, Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2.2 (2015), 

pp. 235–53, doi:10.19105/islamuna.v2i2.664 

Ulya, Ibrizatul, ‘Islamisasi Masyarakat Nusantara: Historisitas Awal Islam (Abad VII - 

XV M) Dan Peran Wali Songo Di Nusantara’, Historiography, 2.3 (2022), p. 442, 

doi:10.17977/um081v2i32022p442-452 

 

 


